
Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно 203

IV. РЕФЕРАТЫ 

ФЕНОМЕНОЛОГИЯ ЦИВИЛИЗАЦИОННОГО 
ПРОСТРАНСТВА 

Л.Г. ФИШМАН  

ПОСТМОДЕРНИСТСКАЯ ЛОВУШКА: 
ПУТЬ ТУДА И ОБРАТНО 

 
Автор книги1 исследует особенности российской политиче-

ской мысли эпохи Постмодерна как явления, обнаруживающего 
себя в структурах повседневности. Работа адресована специали-
стам в области гуманитарных наук, а также всем, кто интересуется 
современным состоянием российской цивилизации.  

Одним из характерных свойств второй половины ХХ в. стало 
исчезновение утопий и ослабление влияния идеологий, отмечает 
Л.Г. Фишман во «Введении». Необходимо «внести ясность в тот 
смысл, который вкладывался в эти понятия, когда они еще были 
актуальны» (с. 5). Эта задача представляется автору важной, по-
скольку многие политики и политологи, писатели и публицисты 
полагают, будто без влиятельных идеологий нельзя достигнуть ус-
пеха на пути исторических преобразований в России. В последние 
годы идет дискуссия о необходимости создания некой общенацио-
нальной идеологии либо достижения ценностного консенсуса.  

В своем исследовании автор стремится доказать, что подобные 
идеологии не возникнут – «возможно, никогда». Но из этого утвержде-
ния отнюдь не следуют пессимистические выводы, «поскольку общест-
ву, которое сейчас помимо воли политиков вырастает в России, для са-
                                           

1 Фишман Л.Г. Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно. – Екате-
ринбург: УрО РАН, 2004. – 233 с.  



IV. РЕФЕРАТЫ 204

мовоспроизводства такой институт, как идеология, не нужен». Россия, 
при всех своих цивилизационно-культурных особенностях, вступила «в 
эпоху Постмодерна, а идеологии – это атрибуты минувшей эпохи Мо-
дерна, и в Постмодерне им нет ни места, ни функции» (с. 5). 

Автор выражает недоумение по поводу непрекращающихся 
попыток представителей российских общественных наук объяснять 
идейные и социальные явления эпохи Постмодерна в категориях 
Модерна – таких как «демократия», «авторитаризм», «гражданское 
общество» и т.п. Стремясь продлить жизнь Модерна, они 
продолжают искать идеологии и утопии там, где их больше нет (с. 6).  

Все это имело бы безобидный характер, если бы не влекло за 
собой стремления «обнаружить» соответствующие социальные 
феномены (например, «средний класс») или сконструировать их 
(например, «гражданское общество»), а затем на этом шатком 
основании строить стратегию социально-политического развития. 
Поэтому автор уделяет внимание типологизации феноменов 
политической мысли, политической теории и идеологии. Он исходит 
из двух положений: 1) не всякий продукт политической мысли есть 
«идеология»; 2) каждому особому, уникальному состоянию общества 
(вроде нашего современного) «соответствует столь же уникальная 
констелляция продуктов политической мысли» (с. 6–7). 

Поясняя свой выбор тех авторов, на чьи суждения он ссылается, 
Л.Г. Фишман отмечает, что по преимуществу это представители 
направления, «оппозиционного сложившемуся политическому режиму, 
большинство из которых называет себя патриотами или близкими к 
ним». Ведь в последние годы «авторы альтернативного, либерально-
демократического направления теоретической активностью не 
отличались» (с. 7). Представленный в работах либеральных демократов 
образец политического мышления был дискурсом власти, и это не 
стимулировало к сколько-нибудь серьезному творчеству. Силы, 
оппозиционные власти, всегда интереснее, их мышление более 
парадоксально и направлено на решение вопросов, которые «с 
устоявшейся точки зрения не воспринимаются, но могут лечь в 
повестку завтрашнего дня» (с. 8). К тому же выбранные в качестве при-
мера авторы в своих построениях выходят за пределы привычной 
дихотомии западничества и почвенничества. 

В первой главе «Модернистские и немодернистские 
политические дискурсы» анализируется специфика идеологий и утопий 



Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно 205

предшествующего времени. Критически относясь к Модерну, 
Постмодерн закономерно ищет опору в том, что ему предшествовало. 
Исследователь сравнивает утопию Ренессанса и политический проект 
Постмодерна, рассматривает особенности политического мышления 
эпохи Просвещения. Поскольку Постмодерн «вторичен по своему 
идейному содержанию», он не может не паразитировать на культурном 
наследии и зачастую ориентируется на архаику и традицию (с. 9). 

Во второй главе «Доминирующие российские политические 
дискурсы» рассматривается полемика вокруг новой 
общенациональной идеологии, а также «симуляция идеологий» и 
формирование идейного консенсуса в «большой» российской 
политике до «эпохи Путина». Раскрываются «ностальгически-
реставраторские» элементы новой идеологии, когда власть говорит о 
«необходимости восстановления армии, поддержания якобы унасле-
дованного от СССР статуса великой державы, о возрождении духов-
ности», когда в ход идут советская символика, римейк старого совет-
ского гимна и т.п. (с. 96). Но все это – признаки идеологического 
поражения, так как «получается, что без элементов “советскости” соз-
дать новую государственную идеологию… не удается»1.  

С точки зрения Л.Г. Фишмана, тут совсем неуместно говорить 
об идеологическом поражении или идеологической победе, поскольку 
«новая русская идеология» таковой не является. Ведь идеологии не 
создаются из элементов (в данном случае – элементов «советскости» и 
«неоевразийства»). «Идеологии – это рациональные конструкции, 
призванные отражать вполне определенные классовые интересы и 
доставлять своим приверженцам средство проверять “народных из-
бранников” на предмет верности или неверности этим интересам». И 
апеллируют идеологии скорее к рациональному мышлению, а не к 
«мимолетным настроениям масс», как говорил Ленин (с. 97). 

Автор анализирует феномены западничества и почвенничест-
ва «как две стороны нашего “Просвещения”» и как «герметизацию 
идейного поля российской политики в период “вынужденного” По-
стмодерна». При этом он делает существенное замечание: «Будучи 
дискурсом цивилизационной трансформации, дискурс великих 
идеологий Модерна имел одну характерную черту: он подразумевал 

                                           
1 См.: Колесников А., Привалов А. Новая русская идеология. – М., 2001. – С. 371. 



IV. РЕФЕРАТЫ 206

осуществление социального экспериментирования или по крайней 
мере допускал его возможность» (с. 123–124).  

В начале 90-х годов демократы призывали идти по пути ли-
беральных реформ, потом коммунисты и патриоты настаивали на 
использовании опыта прошлого, а теперь партия власти пытается 
сочетать эти рецепты, принципиально исключающие поиск новых 
решений. Левый фланг политического спектра, из которого некогда 
исходило большинство инноваций, тоже не подает надежд. 

Постмодерн еще менее устойчив, чем Модерн, наследником 
которого он является. Это, в конечном счете, всего лишь «промежу-
точная» эпоха, не имеющая проекта мироустройства. «Столь же 
промежуточен, неустойчив и постмодернистский идейный консен-
сус, сложившийся у нас и на Западе: воды реки истории ныне далеки 
от спокойствия» (с. 132).  

И все же, какие виды политического дискурса придут на смену 
Постмодерну? Ограничивается ли идейное поле российской полити-
ки только теми видами, которые поддерживают сложившийся кон-
сенсус, или существуют какие-то иные типы дискурса, способные 
предложить выход из постмодернисткого тупика? Задаваясь этим 
двуединым вопросом, автор отвечает на него утвердительно. 

Основные выводы исследователя содержатся в третьей главе 
«Пути из постмодернистского тупика» и в Заключении, озаглавлен-
ном «За пределы постмодернистской ловушки». 

Побочным эффектом столкновения демифологизирующих стра-
тегий западничества и почвенничества является выделение собственно 
«просвещенческого дискурса», который пытается вырваться из круга 
почвеническо-западнической символики и постмодернисткого обмена 
одних символов на другие. Это – закономерный результат взаимной 
нейтрализации политических мифов, которая во главу угла ставит про-
блему человеческого сознания и сущности человека. Если всякую поли-
тическую теорию воспринимать как усилие мифологизирующее, т.е. 
фактически недействительное, то значит направляться по ложному пу-
ти. Необходимо «прояснение самих оснований политического мышле-
ния, нахождение неких безусловных истин, на базе которых может быть 
выстроен решающий (а не симулирующий их решение) политический 
дискурс» (с. 133), – утверждает Л.Г. Фишман. 

Поскольку взывать к доктринам бесполезно, просвещенческий 
дискурс обращается к относительно нейтральным, базовым понятиям 



Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно 207

вроде «здравого смысла», «реалистического взгляда», «прагматическо-
го подхода» и т.д. Однако с очевидностью встает задача выработать 
другой язык, не отягощенный стереотипами политики, способный 
прорваться к подлинной социальной реальности.  

Дискурс, использующий такой язык, потому и разумен, что 
идет к истине не путем разрушения исторически данной идентично-
сти человека и общества, но «путем ее высветления и реализации». 
Навязывание человеку неподлинных интересов есть «проявление 
неподлинной рациональности, свойственной скорее постмодернист-
скому дискурсу политтехнологов». Их дискурс обращается к здраво-
му смыслу, прагматизму и реализму. Но поскольку его целью не яв-
ляется прорыв к «истине вещей», не делается и попыток пойти 
дальше этих понятий. «Для политтехнологического дискурса они 
ценны именно в таком… неотрефлексированном виде, наиболее при-
годном для использования в целях манипуляции. При этом проблема 
сохранения целостности объекта игнорируется» (с. 134). 

Современный российский просвещенческий дискурс, имея пред-
посылкой почвенническую традицию, пересматривает проблематику 
здравого смысла в категориях культурной идентичности российского 
человека и общества. В сущности, возникает проблема, которая когда-то 
стояла и перед Сократом: почему аксиомы здравого смысла, будучи 
столь уязвимы для рационального анализа, все-таки определяют чело-
веческое поведение, а через него – уникальность исторического пути 
целой культуры? И откуда появляются эти аксиомы здравого смысла, 
чем детерминировано их происхождение, является ли оно естествен-
ным или навязано внешней силой, например государством? Если про-
исхождение аксиом является естественным, то что понимать под этим – 
«только ли природно-климатические факторы или еще и вырастающие 
под их воздействием “культуру” и “национальный характер”? Наконец, 
является ли вытекающий из всего этого тип социальной рационально-
сти единственно функциональным для данного (российского) общества, 
и может ли он быть замещен каким-то иным типом социальной рацио-
нальности (например, заимствованным у Запада)?» (с. 135). 

Выдвигая и разрешая эти вопросы, просвещенческий полити-
ческий дискурс снова выходит за рамки привычного идеологическо-
го мышления, политического проективизма и политтехнологизма. «И 
это дает ему надежду не стать бессловесной добычей творцов все 
новых и новых политических мифов, не быть разорванным по час-



IV. РЕФЕРАТЫ 208

тям и употребленным на нужды какого-нибудь варианта “новой рус-
ской идеологии”» (с. 135), – подчеркивает автор. 

Российские западничество и почвенничество являются раз-
новидностями дискурса Просвещения, продолжает Л.Г. Фишман. 
Они нацелены на поиск «истины вещей», а затем на решение кон-
кретных вопросов культуры, экономики, политики. Просвещенче-
ский дискурс – не моде́рновый. Это один из типов домодернового 
дискурса. И неслучайно ставшие неактуальными в период совет-
ской модернизации западничество и почвенничество, «вновь возро-
дились в эпоху переживаемой ныне Россией демодернизации и от-
части постмодернизации» (с. 138). 

Автор полагает, что эпоха демодернизации и частичной по-
стмодернизации стала для России временем деградации и распада 
сложившихся в советскую эпоху социальных групп. Выбитые из 
привычной жизни массы людей (по некоторым оценкам до 40 млн.) в 
большинстве предпочли вести «вольный», «анархический» образ 
жизни, не требовавший подчинения производственной дисциплине. 
Они стремились выживать, по возможности не имея дел с государст-
вом, не возлагая на себя никаких обязательств. Сложилось уникаль-
ное общество, живущее по анархическим принципам. Однако для 
развития демократии «анархисты» не нужны, как не нужны они и 
другим политическим режимам.  

Соответственно, эти люди были невосприимчивы к идеоло-
гии – политическому дискурсу, доминирующему в условиях демо-
кратии. Но сложившийся в России к началу третьего тысячелетия 
режим и не был демократическим. По способу общения с массами 
он оказался более постмодернистским, чем политические режимы 
«продвинутого» Запада, умеряемые все еще сильными модернист-
скими традициями (с. 137).  

Два типа политического дискурса могли найти отклик в анар-
хической массе, незаинтересованной в активном участии в публич-
ной политике: это дискурс «новой русской идеологии» и политико-
проективистский дискурс в том его виде, в каком он стал возможен 
в постмодернизированной России. Отнюдь не случайно то, что, ед-
ва обретя второе дыхание, привычные для российской обществен-
но-политической мысли западничество и почвенничество стали 
объектами эксплуатации со стороны этих двух новых, более агрес-
сивных политических дискурсов. 



Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно 209

Если сформированный усилиями политтехнологов дискурс «но-
вой русской идеологии» стал официальным дискурсом постмодерни-
зированной российской власти, то политико-проективный дискурс 
носил отчетливо выраженную оппозиционную направленность. Об-
щим было то, что оба предназначались для аудитории, не имеющей 
возможности участвовать в публичной политике демократического 
типа, т.е. для людей, испытывающих недоверие к традиционным 
идеологиям и уже не способных мыслить их категориями.  

Политико-проективный дискурс (как и его западноевропейский 
утопический аналог) наиболее полно развернулся в художественной 
литературе, в политически ориентированной фантастике (например, в 
произведениях Ю. Никитина, Ю. Козенкова, В. Михайлова и т.д.). Оте-
чественные фантасты, наподобие проективистов времен Возрождения, 
рисовали ситуацию, в которой планировалось излечить вполне реальное 
(российское) общество посредством применения к нему идеологии, за-
имствованной из другой эпохи, или другой культуры, или даже специ-
ально придуманного учения. Объективно политические проективисты 
ничего не хотели менять, но они испытывали потребность в символиче-
ской разрядке, осуществляемой путем периодического подпитывания 
тех или иных политико-мифологических сюжетов.  

Основным сюжетом стал, условно говоря, «реваншистско-
ревизионистский», построенный на почти архетипическом сюжете 
мести за поруганное достоинство и на идее восстановления исто-
рической справедливости. Л.Г. Фишман выделяет три разновидно-
сти реваншизма-ревизионизма: идеологическую, литературную и 
манихейскую. Называя ряд писательских имен (К. Еськов, Н. Пе-
румов, Н. Васильева, Ю. Никитин, В. Михайлов, Ю. Козенков), ав-
тор отмечает, что в их литературных произведениях нередко одна 
из этих разновидностей сочетается с другой.  

Особенно подробно Л.Г. Фишман анализирует содержание 
работ С.Н. Кара-Мурзы («Манипуляция сознанием», «Советская 
цивилизация»), основным объектом интересов которого является 
советское общество. По его мнению, люди «советской цивилиза-
ции» не знали ее истинного характера, чем и была обусловлена 
бо́льшая часть негативных явлений, как на протяжении ее сущест-
вования, так и времен ее «реформирования». Советские люди ис-
кренне полагали, что все блага, которыми они пользуются, живя в 
советском обществе, имеются всюду и везде, а неудобства своего 



IV. РЕФЕРАТЫ 210

бытия списывали на глупость и некомпетентность начальства. Они 
считали свое общество таким же, как и все прочие, но только ли-
шенным некоторых полезных институтов и практик. Стоило их уч-
редить и мгновенно был бы обеспечен западный уровень жизни.  

По мнению Кара-Мурзы, крушение советской цивилизации дает 
уникальный шанс проникнуть в природу нашего общества, поскольку 
именно в периоды слома социальных структур (и «обслуживающих» 
их норм, ценностей) становится ясным их назначение. Он считает, что 
в своей основе это было традиционное общество, сумевшее модерни-
зироваться путем альтернативным западному.  

Большевистскую революцию Кара-Мурза считает «первой из 
длинного ряда крестьянских революций, потрясших многие страны 
периферии капиталистического мира в ХХ в. Однако большевистский 
вариант был наиболее последовательным, поскольку осуществлялся 
осознанием необходимости… не только политической, но и экономиче-
ской самостоятельности страны, причем последняя достигалась ради-
кальным исключением страны из капиталистического мира» (с. 156).  

Но исключение из капиталистического мира не являлось вы-
падением России из проекта Модерна. Более того, материальная (ин-
дустриальная) основа и советского, и западного вариантов Модерна 
могла быть построена только на одном из сходных социокультурных 
оснований. Им являлась традиционалистская культура крестьянского 
мира, поставлявшего для нужд индустриализации человеческий ре-
сурс необходимого качества.  

Большевистская модернизация произошла все же позже за-
падной и при воздействии иных социокультурных влияний. Если 
сравнить молодой советский Модерн 30-х годов и современный ему 
западный, то следует отметить, что первый имел более оптимисти-
ческую эмоциональную окраску. Тут сказалось влияние гуманисти-
ческой русской литературы золотого века, популярной в массах еще 
до революции, а также воздействие оптимизма марксистской тео-
рии, преподанной в духе идей Просвещения.  

Кризис западного Модерна в те же годы, когда возник Модерн 
советский, породил фашизм, отличавшийся пессимистическим 
взглядом на перспективы европейской культуры и пытавшийся, в 
меру своего понимания, отвести от нее неизбежный приговор рока.  

С подобной логикой сопоставления советского и западного ва-
риантов Модерна С.Н. Кара-Мурза связывает сопоставление комму-



Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно 211

низма и фашизма в интерпретации некоторых обществоведов, рас-
сматривающих эти явления как разновидности «тоталитаризма». Ка-
ра-Мурза считает все это мифом, созданным для нужд антисоветской 
пропаганды и в целях манипуляции массовым сознанием (с.157).  

Разоблачая этот миф, он резко разводит фашизм и коммунизм по 
культурному основанию, показывая, что тот и другой опирались на 
абсолютно разные культурные традиции, мировоззрение, массовую 
психологию и т.п. Фашизм явился крайним воплощением экзистенци-
ального страха европейского индивида перед жизнью и смертью, пе-
ред одиночеством. Он объединил фрустрированных индивидов, за-
ставляя их посредством массовой пропаганды временно забыть себя, 
утратить чувство реальности и заменить его верой в мифы. В конеч-
ном счете, фашизм – это объединение индивидов, принадлежащих к 
одной нации или расе для войны с другими расами за место под солн-
цем и за ресурсы, которых всем не хватит (с. 157–158).  

В отличие от него, продолжает Кара-Мурза, советский ком-
мунизм вырос на базе культуры, не только не прошедшей через 
горнило Реформации и потому не знающей индивидуализма и экзи-
стенциального одиночества, но и не воспитывавшей никогда своих 
членов в ужасе перед смертью. Коммунизм стремился пропаганди-
стски воздействовать на человека, но не путем «промывки мозгов» 
и полного устранения чувства реальности. Наконец, коммунизм – 
это объединение людей ради мирной жизни, мирного строительст-
ва, а не ради войны с другими народами.  

По логике Кара-Мурзы, коммунизм отличается от фашизма, 
как советский Модерн от западного, а построенное по «советскому 
проекту» общество от «гражданского общества». Целью советского 
проекта, тесно связанной с его традиционалистской основой, а 
также гуманистическо-оптитмистическим наследием Просвещения 
и марксизма, было обеспечить возможность выжить, а затем и жить 
полноценной жизнью наибольшему числу людей (с. 158). 

Но, в конечном счете, советский коммунизм, полагает 
С.Н. Кара-Мурза, сам вырыл себе могилу своим «излишне заботли-
вым» на словах отношением к человеку: «Cоветский человек нака-
нуне Перестройки и в ее начале был абсолютно уверен в своей 
безопасности, он даже представить себе не мог, что лишится массы 
социальных гарантий, которые воспринимались им столь же есте-
ственными, как воздух. В итоге людей легко удалось убедить отка-



IV. РЕФЕРАТЫ 212

заться от реальных благ советского образа жизни в пользу химеры – 
возможности жизни “как на Западе”» (с. 160). 

Экономический аспект социальной рациональности стал 
главным в работах А. Паршева, продолжает Л.Г. Фишман. Две его 
книги: «Почему Россия не Америка» и «Почему Америка наступа-
ет», особенно первая, произвели большое впечатление на россий-
ских политиков, публицистов и на обычных людей, не переставших 
интересоваться политико-экономической литературой. Доводы, 
приведенные автором в пользу своей точки зрения на специфику 
политического и экономического развития России, для многих ока-
зались убедительными. Главная заслуга политолога, по мнению 
Л.Г. Фишмана, состоит в том, что «он едва ли не первым из россий-
ских авторов попытался сформулировать экономические аспекты 
присущей нашему обществу социальный рациональности, которые 
играют в структуре последней одну из важнейших ролей» (с. 168). 

С работами А. Паршева перекликается труды С.И. Валянско-
го и Д.И. Калюжного: «Понять Россию умом» и «Третий путь ци-
вилизации, или Спасет ли Россия мир?», вышедшие в 2002 г. Авто-
ры считают, что у России имеются три варианта будущего: один 
совсем плохой, второй тоже плохой, но дающий какую-то надежду, 
а третий относительно хороший. В первом варианте наши либера-
лы, наконец, решатся на действительно радикальное проведение 
реформ, что быстро закончится крахом инфраструктуры, вымира-
нием населения, утратой Россией всякой самостоятельности и раз-
валом страны. Второй вариант фактически осуществляется в на-
стоящее время: либеральным реформам оказывается сопротивление 
на всех уровнях, поскольку многие чувствуют, что они не совмес-
тимы с выживанием. Третий вариант – это вариант мобилизацион-
ный, он начнет реализовываться в том случае, когда плохо скры-
ваемое нежелание элиты «золотого миллиарда» принимать в свою 
среду «выскочек из России» станет явным, а ресурсные источники 
обогащения «новых русских» покажут дно. Тогда часть «новых 
русских» и политической элиты превратятся в патриотов, решив, 
что остаются жить здесь. «Мобилизационная» государственная 
власть возьмет под свой контроль основные отрасли и предприятия, 
средства массовой информации, банки, связь, транспорт, внешнюю 
торговлю, т.е. будет осуществлять мероприятия, обычные для 
стран, находящихся в состоянии войны или послевоенного восста-



Постмодернистская ловушка: Путь туда и обратно 213

новления. Очевидно, что при этом ущемляются права крупных соб-
ственников, и с их стороны можно ожидать саботажа, который 
должен быть решительно подавлен (с. 184–185).  

Единственно возможной стратегией развития России 
С.И. Валянский и Д.И. Калюжный считают стратегию специализа-
ции на производстве наукоемкой продукции, в том числе военного 
назначения, а также, продукции сельского хозяйства, прежде всего 
для внутреннего рынка. В связи с этим авторы выдвигают понятие 
«экодом» – самодостаточное и самообеспеченное жилище как аль-
тернатива «машине для жилья» – жилища, существующего в на-
стоящее время и, по сути, затратного, несамодостаточного. 

Другие авторы ищут иные цивилизационные звенья или аспек-
ты социальной рациональности. Сторонники технорационального 
аспекта, например М. Калашников (в книгах «Сломанный меч импе-
рии», «Битва за небеса», «Орден новых меченосцев»), уделяют вни-
мание потенциалу техносферы, которой располагает Россия. Будучи 
активно задействован в процессе преобразования, этот потенциал, 
согласно М. Калашникову, способен обеспечить безопасность стра-
ны, ее экономическое и политическое возрождение (с. 190). 

Предпринимаются попытки обоснования идеологического вы-
хода из Постмодерна. В качестве примера автор приводит работы по-
литического публициста О. Арина, например его книгу «Россия: 
Страна рабов и господ» (2003). Будучи «реалистом, марксистом и сто-
ронником социалистического выбора для России», О. Арин достаточ-
но типичен как представитель идеологически ориентированного 
мышления и прежде всего потому, что оставляет марксизм «эталоном 
идеологии, матрицей для практически любого идеологического дис-
курса» (с. 196). Его аргументация в целом повторяет доводы А. Пар-
шева и С. Кара-Мурзы. Марксистский компонент обнаруживается, 
когда автор касается подоплеки режима предреволюционной России, 
большевистского режима, современного «демократического» режима. 

Принципиальный отказ от социального эксперимента стал 
доминирующим в политическом дискурсе России, начиная с 90-х 
годов. Тяга к смелому политическому проектированию пока не 
имеет убедительного для большинства населения идеологического, 
религиозного или философского оформления, и его место занимают 
достижения науки и техники, призванные стать едва ли не главным 
соблазном в деле восстановления империи.  



IV. РЕФЕРАТЫ 214

В заключении Л.Г. Фишман отмечает, что «состояние россий-
ской политической мысли 90-х годов можно охарактеризовать так: 
не по своей вине, но она оказалась в постмодернистской ловушке». 
Одним из свидетельств этого «является практически полное отсут-
ствие в нашей политической мысли субъекта. Отсутствие это имеет 
давнюю традицию, идущую по крайней мере со времен возникно-
вения западничества и почвенничества – подчеркнуто бессубъект-
ных идейных конструкций, поскольку основополагающей для них 
являлась и до сих пор является проблема цивилизационно-
культурной идентичности такого “объекта”, как Россия» (с. 227). В 
условиях «нашего вынужденного и, может быть, преждевременного 
Постмодерна» вновь актуализировались домодерновые антиномии 
русской политической мысли – противопоставление Востока (или 
России) Западу. На эксплуатации этих мифов была основана прак-
тика нынешнего правления, оказавшегося неспособным выработать 
долговременную стратегию выхода России из кризиса. К счастью, 
официозный политический дискурс – не единственный в России. 

Радикальные изменения в социальной структуре российского 
общества (распад классов) скорее всего не дадут идеологии стать 
доминирующим типом политического дискурса. Не следует ожи-
дать и появления нового варианта «русской идеологии» или «рус-
ской идеи», поскольку их время закончилось в конце прошлого ве-
ка, и «теперь они способны лишь влачить посмертное бытие в виде 
элементов политических мифов» (с. 230). 

Но рационализм возвратится в публичную политику. На первых 
порах это будет рационализм устремленных к социальному экспери-
менту политических проектов. Эпоха Постмодерна хорошо поработа-
ла над тем, чтобы искоренить из политики всякую «метафизику». Од-
нако в будущем вряд ли удастся уйти от вопросов о смысле тех 
конкретных благ, которые приносит социальное экспериментирова-
ние: «Зачем эти блага?.. Останутся ли они благами только для нас или 
мы поделимся ими со всем человечеством?» Когда эти недоуменные 
вопросы перестанут возникать, «это будет означать, что мы все-таки 
выбрались из постмодернистской ловушки» (с. 231). 

В.П. Любин 


